

(Review Article)

# Pierre Bayard's Idea of "Applied Literature" and Shoshana Felman's Notion of "Implication": A Lacanian Perspective

Natasha Moharramzadeh<sup>1\*</sup> Masoud Olia<sup>2</sup>

Received: 21/01/2020

Accepted: 25/04/2021

## Abstract

Employing a descriptive-analytical method, this article, first of all, deals with some of the criticisms on the methodology of "applied psychoanalysis". Then, discussing Pierre Bayard's idea of "applied literature" and, at the same time, referring to the 17th seminar of Jacques Lacan, The Other Side of Psychoanalysis, the paper points out that the terms "applied psychoanalysis" and "applied literature" seem to presuppose an external relationship between literature and psychoanalysis. On the contrary, Felman's notion of "implication" is based on a simultaneously internal and external relationship between the two domains. In this way, the article highlights the weaknesses of Bayard's idea and the stronger foundation of Felman's arguments. Finally, in the context deliberately created for the conflict between these positions and points of view, the paper returns to some other aspects of Lacanian ideas such as the description of the term extimité and his subtle use of the English word "without", asking whether it can be said that psychoanalysis is not "without" literature.

**Keywords**: Applied Psychoanalysis, Applied Literature, Theory of Implication, Jacques Lacan

2. Assistant Professor of Art Research, Tehran University of Art, Tehran, Iran.

<sup>\* 1.</sup> PhD candidate in Art Research, Tehran University of Art, Tehran, Iran.

E-mail: natasha.moharramzadeh@yahoo.com

# Extended Abstract

## 1. Introduction

The present paper aims to identify a special form of relationship between psychoanalysis and literature. It adopts the ideas of Pierre Bayard and Jacque Lacan to examine some of the weakness of applied psychoanalysis. Bayard believes that the literary critic should primarily focus on literature, while the prevalence of different theories, including psychoanalysis, has turned literature into a field for psychoanalysts' desired harvest. Felman's idea of implication suggests that Bayard's applied literature ultimately leads to turning attention from psychoanalysis to literature. In the present paper, we will highlight the weaknesses of Bayard's ideas and the main principles of Felman's view.

## 2. Theoretical Framework

The ideas of Bayard and Lacan about literature and psychoanalysis have been examined and compared here. Felman's notion of implication also helped us gain a better understanding of Bayard idea of applied literature.

## 3. Methodology

The present study adopts the descriptive-analytical method. It applies the ideas of Lacan and ShoshanaFelman's idea of implication to examine the relationship between literature and psychoanalysis.

## 4. Discussion and Analysis

The conjunction 'and', in discussions on 'literature and psychoanalysis', indicates a kind of subjugation rather than relationship. Literature seems to be subjugated to psychoanalysis in writings about the relationship between literature and psychoanalysis. After examining the Lacanian roots of Felman's discussion, we clarified why his ideas of implication is based on stronger foundations compared to Bayard's idea of applied literature.

## 5. Conclusion

The relationship between literature and psychoanalysis cannot be reduced to a relationship between two separate fields. Psychoanalysts

have explicitly or implicitly named their writings literary texts. It is worth noting that Sigmund Freud received Goethe Prize, rather than a scientific prize, for his contribution to the literary culture and Lacan considered his *Écrits* a literary text. Based on Felman's idea of implication we tried to show that a change in our attitude toward both fields of literature and psychoanalysis is needed.

## Bibliography

- Bayard, P. 1999. "Is It Possible to Apply Literature to Psychoanalysis?". *American Imago* 56/3: 207-219.
- Felman, Sh. 1985. *Literature and Psychoanalysis: The Question of Reading: Otherwise*. Baltimore: Johns Hopkins University Press.
- Felman, Sh. 2003. Writing and Madness: Literature, Philosophy, Psychoanalysis. M. Noel Evans et al. (trans.). Stanford: Stanford University Press.
- Lacan, J. 1966. Écrits. Paris: Seuil.
- Lacan, J. 1991. L'Envers de la Psychanalyse. Paris: Seuil.
- Lacan, J. 1992. *The Ethics of Psychoanalysis*. J. A. Miller (ed.). D. Porter (trans.). New York/London: W. W. Norton and Company.
- Lacan, J. 2007. *The Other Side of Psychoanalysis*. J. A. Miller (ed.). R. Grigg (trans.). New York/London: W. W. Norton and Company.
- Movalleli, M. 1391 [2002]. *Mabani-ye Ravankavi-e Freud-Lacan*. Tehran: Nay.
- Rabaté, J. M. 2012. "Psychoanalysis Applicable or Inapplicable: The Case of Literature." *The Literary Lacan: From Literature to Lituraterre and Beyond*. Santanu Biswas (ed). Salt Lake City: Seagull Books.
- Rabaté, J. M. 2014. *The Cambridge Introduction to Literature and Psychoanalysis*. Cambridge: Cambridge University Press.

سال ششم، دوره اول، بهارو مابسان ۱۴۰۰، تکاره پایی ۱۱

مقاله مروری صفحات ۲۳۴-۲۱۱

# بررسی پیشنهاد «ادبیات کاربردی» پییر بَیار و ایده«استلزام» شوشانا فلمن از منظر ژک لکان

ناتاشا محرم زاده (\*

مسعود علياً

تاریخ پذیرش: ۱۴۰۰/۰۴/۰۵

تاریخ دریافت: ۱۳۹۸/۱۱/۰۱

## چکیدہ

در این مقاله با استفاده از روش توصیفی- تحلیلی نخست به طرح برخی انتقادهای مطرحشده حول روش «روانکاوی کاربردی» پرداختهایم. آنگاه به بهانه طرح پیشنهاد «ادبیات کاربردی» پی بر بَیار و با ارجاع به سمینار هفدهم ژک لکان، *آن روی دیگر روانکاوی*، به اشکالات و معضلات پیشنهاد بَیار اشاره کردهایم و در خلال بحث مروری داشتهایم بر ابعاد ایده «استلزام» نزد شوشانا فلمین که بر فرض رابطهای همزمان درونی و بیرونی بین ادبیات و روانکاوی استوار بودهاست، و ضمن رجوع به ریشههای لکانی بحث فلمن روشن کردهایم که چرا معتقدیم ایده «استلزام» فرسترام» فلمی، پایگاهی بهمراتب مستحکمتر از پیشنهاد «ادبیات کاربردی» بَیار دارد. سرانجام در بستری که تعمداً برای تضارب آرا ایجاد شد بار دیگر با بازگشت به برخی جوانی نظریه لکانی، از جمله شرح اصطلاح stimité و نحوه استفاده ظریف لکان از کلمه انگلیسیwithout، این پرسش را مطرح کردهایم که آیا میتوان گفت روانکاوی بدون ادبیات نیست؟

واژگان کلیدی: روانکاوی کاربردی، ادبیات کاربردی، نظریه استلزام، ژک لکان.

۱. دانشجوی دکتری پژوهش هنر، دانشگاه هنر تهران، دانشکده علوم نظری و Natasha.moharramzadeh@yahoo.com \* مطالعات عالی هنر، استان تهران، شهر تهران، ایران. (نویسنده مسؤول)

۲. استادیار دانشگاه هنر تهران، دانشکده علوم نظری و مطالعات عالی هنر، استان تهران، شهر تهران، ایران.

#### ۱– مقدمه

در پاییز سال ۱۹۹۹، در مجله/یماکو<sup>۱</sup>، مقالهای به قلم روانکاو و منتقد ادبی فرانسوی، پی ا بیار<sup>(۱)</sup>، منتشر شد که عنوانی بسیار فریبنده داشت: «آیا می توان ادبیات را بر روانکاوی به کار بست؟». بیار در این مقاله متون بسیاری از مشهورترین روانکاوانی را که به نقد ادبی مبادرت کرده بودند، به نقد کشید؛ ازجمله مساعی زیگموند فروید، ماری بناپارت<sup>۲</sup>، شارل مورون<sup>۳</sup> و البته ژک لکان<sup>۴</sup>؛ به خصوص قرائت لکان از نمایشنامه هم*لت* شکسپیر و داستان *نامه ربودهشده<sup>۵</sup>* اثر ادگار آلن پو<sup>\*</sup>» (209 Bayard, ایب مطلب او تقریباً این بود که اولویت منتقد ادبی، چندان که از نامش پیداست، صدالبته می بایست ادبیات باشد حال آنکه ظاهراً این مهم با استیلای روزافزون نظریه های مختلف، از جمله روانکاوی، به محاق فراموشی رفته و ادبیات صرفاً به زمینی حاصلخیر جهت کاشت و برداشت نتایج مطلوب موادنگاوان بدل شده است. چندان که گویی روانکاو نخست با اخذ اطلاعات از متون ادبی ماحبنظر میشود و سپس معلوماتی را که از ادبیات اخذ کرده است، جهت اثبات صحت ماحبنظر میشود و سپس معلوماتی را که از ادبیات اخذ کرده است، جهت اثبات صحت ماحبنظر میشود و سپس معلوماتی را که از ادبیات اخذ کرده است، جهت اثبات صحت ماحبنظر میشود و سپس معلوماتی را که از ادبیات اخذ کرده است، جهت اثبات صحت ماحبنظر میشود و سپس معلوماتی را که از ادبیات اخذ کرده است، جهت اثبات صحت ماحبنظر می زدین ادبی اعمال کرده، محصول دلخواه خود را برداشت می کند. بسیار خوب، اگر زمین ادبیات واقعاً چنین حاصلخیز است چرا اصطلاح «ادبیات کاربردی»<sup>۲</sup> را

بیار در سال ۲۰۰۴ تلاش کرد با انتشار کتابی که عنوانی مشابه مقاله پنج سال قبلش داشت، به عوامل دخیل در شکست پیشنهاد خویش بپردازد. تا جایی که اطلاع داریم ژان – میشل رَبّته <sup>۹</sup> که یکی از منتقدان ادبی متأثر از لکان است، در مقاله «کاربردپذیر یا کاربردناپ ذیر» (2012) و بعد در آغاز کتاب *ادبیات و روانکاوی* (2014)، به نظریه بَیار واکنش مکتوب نشان داد. هرچند رَبّته به درستی اذعان می کند که مخالفت بَیار با اصطلاح «روانکاوی کاربردی» چندان هم ناب و تازه نبوده است «چون چنین معکوس کردنی قبلاً هم از جانب دریدا"،

- 2. Princess Marie Bonaparte
- 3. Charles Mauron
- 4. Jacques Lacan
- 5. "The Purloined Letter"(1844)
- 6. Edgar Allan Poe
- 7. Applied Literature
- 8. Applied Psychoanalysis9. Jean-Michel Rabaté
- 10. Jacques Derrida

<sup>1.</sup> Imago

دومن'، سيكسو'، كريستوا'' و رُيل ً پيشبيني شده بـود» (Rabaté, 2014: 3). معالوصـف در فهرست نامهای مورد اشاره ربَّته نام شوشانا فلمن ٌ و پیشنهاد قابل تأمل او از قلم افتادهاست. حال آنکه فلمن نه تنها به سال ۱۹۷۷ در مقدمه کتاب *ادبیات و روانکاوی: مسئله قرائتی دیگرگون* احتمال چنین معکوسکردنی را پیشبینی کرده بود، بلکه در بررسی جوانـب بحـث ورزیدهتر نیز عمل کرده بود. وانگهی دلایلی که رَبته برای مخالفت با بَیار ایراد میکند و حتی دلایلی که بیار برای مخالفت با اصطلاح «روانکاوی کاربردی» ارائه می دهد کموبیش همان است که فلمن همچون مقدمهای برای طرح ایده «استلزام<sup>ع»(۲)</sup> خود مکتوب کرده بود. بهعلاوه اندک تناقضی نیز در پاسخ ربّته دیده می شود؛ او در جایی می گوید: «میل دارم مخالفتم را با مفاد بحث بَيار اعلام كنم حتى اگر هردو موافق باشيم كه در شرايط ايدهآل ايـن ادبيـات اسـت که باید بر روانکاوی اعمال شود و نـه بـرعکس، معالوصف هـردو مـیدانیم کـه ایـن کـار اگـر غيـرممكن نباشـد دسـتكم موكـول اسـت بـه آينـدهاي نـامعلوم» (Rabaté, 2012: 56). بهعبارتدیگر رَبّته ضمن ابراز مخالفت با پیشنهاد بیار، درعینحال آن را همچون امر ایده آلی توصيف مي كند كه گويا فقط عجالتاً شرايط امكان تحقق آن فراهم نيست. لحن رَبّت به بهوضوح دویهلوست و مقاله او مشحون است از نقل قولهایی از فروید و لکان حاکی از اینکه ایس دو همواره بر فضل تقدّم ادبیات یای فشرده و از اظهار هیچگونه فروتنی نسبت بدان فروگذار نکردہاند. لیکن بر یک روانکاو یوشیدہ نیست که اظہار فروتنی مبالغهآمیز غالباً فقـط یوششـی برای ابراز نکردن نخوتی پنهان است و جز این چندان چیز دیگری به دانستههای یک منتقد ادبی اضافه نمی کند. شاید به همین دلیل لکان در تاریخ هجدهم مه ۱۹۶۰در سخنرانی «عملکرد زیبایی»<sup>۷</sup> از احتیاط بیش ازحد فروید هنگام ورود به مباحث زیباشناختی گلایه کرده و گفته بود: «انگار از نظر فروید روانکاو چون حرفی برای گفتن در این زمینه ندارد نبایـد بـه خودش اجازه ورود بدهد. ظاهراً ما در جایی که به سنجش ارزش اثر هنری مربوط شـود خـود را حتى از بچەمدرسەاىھا ھم كمتر مىدانيم» (238 :1992a :279).

- 1. Paul de Man
- 2. Hélène Cixous
- 3. Julia Kristeva
- 4. Nicholas Royle
- 5. Shoshana Felman
- 6 . implication
- 7. " La Fonction du Beau" / "The Function of Beauty"

پس از ذکر این مقدمه خواهیم دید که هدف اصلی مقاله حاضر آن است که با طرح بخشی از اشکالات مطرحشده از جانب بَیار بپردازیم که اتفاقاً خود لکان در مورد روش موسوم به «روانکاوی کاربردی» زمینه ی برای تضارب آراء ایجاد کرده و در خلال بحث به آنچه فکر می کنیم بَیار و حتی ربّته از آن غفلت کرده اند. این غفلت مربوط می شود به ایده «استلزام» نزد فلمن و تبیین ریشه های لکانی این ایده، تا دریابیم آنچه ربّته ضمن مخالفت با نظر بَیار همچنان همچون وضعیتی ایده آل توصیف می کند، درواقع چیزی نیست جز معکوس کردن کفه گفتار ارباب بنده از جانب روانکاوی به سمت ادبیات و حاصلی ندارد جز غلتیدن به روی انبوه معضلات همان سکه قبلاً ضرب شده یعنی «روانکاوی کاربردی». یادآوری می کنیم که ما جز تأکید بر نظریه فلمن پیشنهاد چندان تازه ای نداریم مگر طرح یک پرسش که آیا نحوه برخورد روانکاوان با آثار ادبی، تاکنون بیش از آنکه از سر فروتنی یا نخوت بوده باشد، تلاشی جهت ابراز نوعی آرزومندی دیرینه نبوده است؟ سودای پذیرفته شدن آثار مکتوب روانک وی نه تنها در عرصه نقد ادبی که اساساً به مثابه خود ادبیات؟

### ۲-۱- پیشینه تحقیق

بررسی انتقادی و مقایسهای آرای بَیار، رَبَته و فلمن تاکنون در پژوهشهای علمی علمی مشاهده نشدهاست. بااین حال برخی پژوهشها به صورت مصداقی به اشکال دیگر رابطه روانکاوی و ادبیات پرداختهاند؛ از آن جمله دلشاد، حسینی و فیض (۱۳۹۹) در مقالهای با عنوان «خوانش و تحلیل لکانی حکایت حیّبن یقضان از ابن طفیل» بحث دیگری بزرگ، ضدیت با امر زنانه، همانندی با محیط و مواردی از این دست را مورد تأمل قرار دادهاند. همچنین عادل و گنجهای (۱۳۹۸) در مقالهای با عنوان «ابژه غائب و نگاه مخاطب» بحث ابژه مورد تمنا را در فیلمهای دینی که در آن چهره مقدس غائب است، براساس اصطلاح ابژه © لکانی تحلیل کردهاند. محمد صنعتی (۱۳۸۶) نیز در جستاری با عنوان «تولد، تحول و گستره نقد روانکاوانه» تلاش میکند چنین نقدی را به مثابه نیروی جدیدی قرائت کند که رابطه ارباب-بندگی میان فلسفه و ادبیات را واژگون می سازد.

۲- بحث نظری

۲-۱- روانکاوی کاربردی

در فرهنگ اصطلاحات بین المللی روانکاوی آمده است: «اصطلاح روانکاوی کاربردی غالباً برای ارجاع به عرصه هایی غیر از روان درمانی استفاده می شود؛ خاصه ادبیات، هنر و فرهنگ. احتمالاً از همین روست که این اصطلاح طیف وسیعی از معانی مقبول را در بر می گیرد که یا خیلی گسترده هستند مثل پدیده های اجتماعی یا خیلی ظریف و محدود، همچون کار فردی هنرمند» (107 :105 (mijolla, 2005). در همان جا آمده است که ژان لاپلانش<sup>(۳)</sup> به جای اصطلاح روانکاوی کاربردی از اصطلاح العلام استفاده می کند که معنای مصطلح آن برنامه های فوق برنامه مدارس است یا مسائل برون شهری. بنابراین ظاهراً تا اینجا هردو اصطلاح تلویحاً می رساند که روانکاوی به عنوان یک کار درمانی آنگاه که به ادبیات می پردازد، آن را به لحاظ مکانی فوق برنامه یا امری بیرونی و خارجی نسبت به روانکاوی در نظر می گیرد.

در سال ۱۹۳۴ ماری بناپارت کتابی تحت عنوان زندگی و آثار ادگار آلن پو منتشر کرد که مزین به مقدمهای به قلم شخص فروید بود. فروید نوشته بود: «در این کتاب دوست و شاگردم ماری بناپارت نور روانکاوی را بر زندگی و آثار نویسندهای بزرگ تابانده است حال ما ضمن قدرشناسی از مساعی او برای تفسیر این آثار پی میبریم که چه تعداد از کاراکترهای آثار آلن پو تحت تأثیر شخصیت خود او خلق شدهاند» (Bonaparte, 1949: Xi). همین اشاره مختصر هم گویاست که بناپارت مطابق با یکی دیگر از قوانین نانوشته روش روانکاوی کاربردی، بر تحلیل شخص نویسنده تأکید داشت؛کاری که ژک لکان در قرائت خود از داستان نامه ربودهشده به سال ۱۹۵۵ قاطعانه از آن پرهیز کرد.

اما لکان سه سال بعد یادداشت «جوانی ژید یا نامه و آرزومندی»<sup>۲</sup> را برای مجله کریتیک<sup>۳</sup> مینویسد و مشخصاً به دو کتاب درمورد زندگینامه ژید اشاره میکند؛ نخست کتاب جو*انی آندره ژید<sup>۲</sup>* اثر ژان دیلی<sup>۵</sup> و بعدی کتاب *مادلن و آندره ژید<sup>۲</sup>* اثر ژان اشلومبرگر<sup>۷</sup>. او در این یادداشت طبیعتاً به زندگی ژید میپردازد چراکه موضوع مطالعه اساساً زندگینامه

3. critique

<sup>1.</sup> The Life and Works of Edgar Allan Poe

<sup>2.</sup> Jeunesse de Gide, ou la lettre et le désir/The Youth of Gide, or the Letter and Desire

<sup>4.</sup> La jeunesse d'André Gide (1956–1957)

<sup>5.</sup> Jean Delay (1907-1987)

<sup>6.</sup> Madeleine et André Gide (1956)

<sup>7.</sup> Jean Schlumberger (1877-1968)

در مقام متن ادبی است. اما درعین حال حمله تندی نیز نثار اصطلاح روانکاوی کاربردی دارد و می گوید: «روانکاوی مسلماً تنها در یک مورد به کار می رود؛ آن هم به مثابه درمان و لذا بر سوژهای که قادر به شنیدن و سخن گفتن است» (630 :2006/ 748 :1966). این مخالفتی صریح است با الفاظی نظیر به کاربستن، اطلاق یا اعمال کردن نظریه بر متن. اما وقتی لکان در سال ۱۹۶۰ سمینار *اخلاق روانکاوی* را ارائه و کل اصطلاح تصعید<sup>،</sup> فرویدی را زیروزبر می کند، در خلال آن تعریفی جدید از مفهوم اثر هنری و تجربه امر زیبا ارائه می دهد و بدون ابراز هیچ گونه فروتنی می گوید: «باور ندارم صورتبندی من، به رغم کلیتش برای علاقه مندان به شرح مسائل هنر صورتبندی بیهوده ای باشد حتی معتقدم به طرق متعدد و چشمگیری ملزومات شرح آن را نیز در اختیار دارم» (130 :1909 / 155 :1992). البته روشین است که در اینجا لکان بر «علاقه مندان به شرح مسائل هنر» تأکید دارد و نه خود هنرمندان.

پنج سال بعد در دسامبر سال۱۹۶۵ سخنرانی «تجلیل از شیدایی *لُل. و. اشتاین* مارگریت دوراس»<sup>۲</sup> ارائه میشود. وی که قبلاً در سمینار هفتم به صراحت تکنیک آنامورفوسیس<sup>۳</sup> در نقاشی را واکنشی انتقادی به سرمشق دکارتی دوران دانسته بود و با اشاره به تأملات لوسین فِبور<sup>†</sup> در باب داستانهایی *هپتامرون*<sup>°</sup> اثر مارگریت دو ناوار<sup>۲</sup> تلویحاً از ایده او در مـورد دقیقـه ظهور ژانر جدید رمان در دورانی که ایمان مذهبی دیگر قادر به استتار فقدان آدمی نبود و سوژه شناسای تفکر فلسفی جدید نیز وقعی به حیث آرزومنـد آدمی نگذاشـته و چشـم بـ موژه شناسای تفکر فلسفی جدید نیز وقعی به حیث آرزومنـد آدمی نگذاشـته و چشم بـر موزه شناسای تفکر فلسفی جدید نیز وقعی به حیث آرزومنـد آدمی نگذاشـته و چشم بـر موزه شناسای تفکر فلسفی جدید نیز وقعی به حیث آرزومنـد آدمی نگذاشـته و چشم بـر موزه شناسای تفکر فلسفی بسته بود، دفاع کرده و اعلام کرده بود از قضـا در واکـنش بـه روانکاوی به این حیث وانهاده آدمی بپردازند، حال در خـلال تجلـیلش از رمـان دوراس نیـز بهوضوح از ادبیات و روانکاوی، بهعنوان دو مسیر مختلف بـرای صـحهگذاشـتن بـر حقیقتـی واحد یاد میکند و ظاهراً میل دارد به شنوندگانش تفهیم کند اگر در ایـن جلسـه مصادیق بارزی دال بر قرابت متن ادبی با نظریـات خـود او میبیننـد ایـن نکتـه هـیچ مزیتی بـرای روانکاوی نیست: اینهمه آوازی نیست که برای دلخوشی شما سر داده باشم [...] بلکه روشی

<sup>1.</sup> sublimation

<sup>2. &</sup>quot;Hommage fait à Marguerite Duras du ravissement de Lol V.Stein "

<sup>3.</sup> anamorphosis

<sup>4.</sup> Lucien Fêbvre

<sup>5.</sup> Heptaméron (1558)

<sup>6.</sup> Marguerite de Navarre 1492-1549

است جدی برای اثبات آنکه سوژه اصطلاحی علمی و کاملاً قابل محاسبه است [...] لذا لازم است موضع را مشخص کرده، به سیاهیلشکر روانکاوانی که به نام علامه دهر میخواهند خرمهره به بازار گوهریان ببرند [...] جوابی دندانشکن بدهیم. منظورم کسانی است که فن نگارش فلان نویسنده را به حساب نورُوز او و مکانیسم ضمیر ناآگاهش میگذارند؛ بلاهت! [...] ولی مزیت روانکاو این است که همواره این سخن فروید را در یاد داشته باشد که هنرمند همیشه بر روانکاو مقدم است و جایز نیست که اثر هنری را به مورد و موضوعی برای روانشناسی تقلیل دهیم [...] مارگریت دوراس بدون اینکه با تعالیم من آشنا باشد، بدان آگاه است (نقل به مضمون از 123, 123 :Lacan).

با همه این تفاصیل پُرواضح است که یک منتقد میتواند بین نصّ صریح شخص و سیاق عملی او، قائل به اختلاف باشد مهمترین انتقاد از لکان در سال ۱۹۷۵ صورت میگیرد؛ در ایـن سـال ژک دریدا مقاله «*آذوقهرسان حقیقت»* را منتشر کرده و از همان سطور آغازین به نقـد ادبی از منظر روانکاوی بهطور اعم و نقد لکان از *نامه ربوده شده* بهطور اخص حمله میکند: «از بـدو شاهر ما با همان *روانکاوی کاربردی* کلاسـیک روبـهرو هسـتیم [...] لکـان از داسـتان بـهعنوان شاهدمثال یاد میکند. نمونهای کـه بـهمنظور تنـویر و تبیـین فراینـدی تعلیمی، قـانون و یـا حقیقتی کـه مقصود از ارائـه سـمینار است بـهکار بـرده میشـود. مـتن ادبی در حـد یک «تبیینکننده» تقلیل پیدا کرده و [...] در خدمت حقیقت اسـت آنهـم حقیقتی کـه آمـوزش داده میشود!» (Vide. Muller and Richardson, 1988; Žižek, 2007). کـه چـون مکـرر بـدان پرداخته شده، ما از زاویهای دیگر به موضوع نزدیک میشویم.

### ۲-۲- مقدمات بحث پی یر بَیار

بَیار با توجه به اظهارات فروید در مورد معنای پنهان و معنای آشکار رؤیا عنوان نقد هرمنوتیکی را روی انواع قرائتهای موسوم به روانکاوی کاربردی گذاشته و میگوید: «بنیان نقد هرمنوتیکی بر یک برداشت خاص از معنا استوار است. براساس این رویکرد انتقادی در هر متن یا اثر هنری معنای ناآگاه یا نهفتهای وجود دارد؛ خواه به زندگی نویسنده مربوط باشد و خواه نباشد. توگویی این معنا در متن حاضر بوده، حک شده و فقط به انتظار کنش خواندن

<sup>1.</sup> le Facteur de la Vérité /the Purveyor of Truth

نشستهاست به این امید که دوباره کشف گردد» (Bayard, 1999: 209). این نظریه انتقادی کاملاً در تأیید انتقادهای لکان است. وقتی لکان از مقاوت بین اسم دلالـت<sup>(۴)</sup> و مـدلول سخن می گوید درواقع پیشاپیش از مقاومت چیز ۲ در برابر معنادار شدن یا گشوده شدن سخن می گوید؛ مداخله امر واقع در دو حلقه خیالی و سمبلیک حاکی از این است که پسماندهای از جهان سمبلیک برای ابد به قلمروی ضدمعنا تبعید شده و باری، از دست رفتهاست. همین امور بی معناست که به لطیفه ها آن خصایص «غریبی» را می بخشد که بر همه کس «آشنا»ست: «شگرف اینکه بی معنا حامل بار است. باعث می شود شکمتان را [از خنده] بگیرید و کشف فروید این بود که نشان داد بیمعنا بودن در بذله گویی (mot d'sprit) عنصری اساسی است. كلام بي سروته [...] حقيقت يرواز مي كند و نايديد مي شود» (57 :2007 / 64 :1991). ازقضا قرار نیست این حقیقت ظاهراً پروازکرده را در قلمروی دیگر بیابید. بلکه هرچه هست همینجا در ساحت سمبلیک است و هیچ فرازبانی وجود نـدارد؛ حقیقـت همـواره نـیم-گفتـه ٔ است. درواقع بَيار وقتى تأكيد دارد كه اشكال رويكرد روانكاوى كاربردى جعل حقيقت است کاری جز تأیید نظر لکان نمی کند. بَیار با اشاره به عمل نقـلقـول کـردن در نقـد هرمنـوتیکی می گوید فرض وجود چنین حقیقتی و بعد فرض ارائه چنین حقیقتی ممکن نیست مگر به بهای حذف آن قطعاتی از متن که احتمالاً متناسب با زاویه دید انتخابی خواننده نبودهاست: لذا چنین قرائتی نسبت به مسائل معرفتشناختی و این واقعیت که قطعیتهایی که بدانها دست يافته مبتنى بر مستندات جعلى است، بي اعتناست (Bayard, 1999: 210). ازقضا لكان نيز به بهانه بهسخرهگرفتن همين نحوه استفاده از نقل قـول در مقـالات احتمـالاً تعمـداً از نـام پل ریکور<sup>۷</sup> استفاده میکند تا به تفاوت گفتار<sup>۸</sup> روانکاو و نقد هرمنوتیکی نیز اشاره کرده باشد: «فرض کنید کسی جملهای را نقل می کند و ارجاع می دهد -به نویسندهای مثلاً آقـای ریکـور-فرض کنید که کسی همان جمله را می گوید و نام مرا زیرش می گذارد این دو قطعاً با هم فـرق دارند» (37 :2007/ 38 :1991). وانگهی بهزعم لکان اتّکا به یک معنای یکه درواقع غلتیدن به

- 1. signifié/ signified
- 2. la chose /the thing
- 3. le réel /The real
- 4. l'imaginaire/ The imaginary
- 5. le symbolique / The Symbolic
- 6. Mi-dire
- 7. Paul Ricœur (1913-2005).
- 8. le discours

سراب یک اگوی منسجم و استناد به سخنی تهی ٔ است. این خود مقصود بَیار را برآورده می کند آنجا که می گوید تفسیر نباید یکه باشد. او از اصطلاح دریدایی امر تصمیمناپذیر <sup>۲</sup> بهعنوان نکته ای مثبت یاد می کند و در نهایت با ارجاع به نقدهای ادبی خود – متون مقدسش آیا؟- نتیجه می گیرد که هیچ متنی یک معنای واحد را منتقل نمی کند. این یعنی کار نقد فقط یک تفسیر برنمی تابد. لکان نیز در سمینار هفدهم با اشاره به معمای ابواله ول –البته در اینجا از کلمه خیمرا<sup>۳</sup> استفاده می کند – می گوید: «فکر می کنم می توانید ببینید که عملکرد معما چیست؟ همواره نیم-گفته است. درست همان طوری که نیم تنه خیمرا به نظر می رسد [...]» (36 :2007/ 29 :1991). فی الواقع روانکاوی لکانی معما و حقیقت را معادل هم قرار می دهد نه آنچه که فی المثل از جانب ادیپ یا نقد هرمنوتیکی بهعنوان پاسخی برای معمای ابوالهول ارائه می شود و بدین تر تیب تفسیر خود بدل به معما می شود و آغوش خود را به روی تفاسیر بعدی می گشاید.

بیار در مقدمات بحثش بر مسأله انتقال قلبی<sup>(۵)</sup> نیز تمرکز کرده و مینویسد: «درمان فضای گفتگویی را باز میکند که کلمات با هم برخورد کنند چنین فضایی در نقد وجود ندارد اساس روانکاوی انتقال قلبی مراجع است و دشوار است متن را در موقعیتی مشابه تصور کنیم» (212 :Bayard, 1999). و این در حالی است که کمی دیرتر می گوید باید در تفسیر نشان دهیم که: «متن چطور در مقابل تفسیر مقاومت میکند. چطور تحریک میکند یا دعوت میکند که تفاسیر متعددی داشته باشیم» (214 :bid). اشکال این اظهار نظر او آن است که مشکل میشود آن را فهمید. بدیهی است که انتقال قلبی با حضور فیزیکی مراجع در اتاق روانکاوی ارتباطی تنگاتنگ دارد. اما از دیگرسو هم مشکل بتوان تجربه زیباشناختی مخاطب را با اصطلاحی غیر از انتقال قلبی توضیح داد. دست کم لکان درخلال تجلیل از رمان دوراس از «من خود نیز سومین نفرم که میگویم ربوده شدهام. اما در مورد شخص من این دلباختگی تعمدی است و سوبژکتیو» (213 :1987, معاملی این رمان چنین سخن میگوید: سؤال مطرح میشود که چرا وی به راحتی از افعالی نظیر مقاومت کردن، تحریکری و دلباختگی سؤال مطرح میشود که می کود راحی را داختی از افعالی نظر مقاومت میگرین در دلت دلباختی می این در من خود نیز سومین نفرم که میگویم ربوده شدهام. اما در مورد شخص من این دلباختگی در خان مطرح میشود که چرا وی به راحتی از افعالی نظیر مقاومت کردن، تحریک کردن و

3. chimera

<sup>1.</sup> parole vide / empty speech

<sup>2.</sup> Indécidable / undecidable

تلویحاً اشکال قبلی خود را نقض کردهاست لیکن انصاف را که طرح این معضل خیلی هم بیراه نبوده و قبل از او فلمن به طریقی شایستهتر به آن پرداخته بود: «نکته قابل بحث اینکه کسانی که به تحلیل ادبیات به شکل حرفهای مبادرت میورزند یا تمایل ندارند یا قادر نیستند بین نقش روانکاو و نقش بیمار قائل به انتخاب شوند [...] ۱- کار نقد ادبی مشابه کار روانکاو است؛ ۲- وضعیت آنچه که تحلیل میشود -متن- بههرروی نه مشابه وضعیت بیمار بلکه بیشتر مشابه وضع ارباب است. میگوییم که نویسنده ارباب است و متن برای ما حجیّت دارد. حجیّت و مرجعیتی درواقع مشابه آنچه ژک لکان آن را هنگام تعریف نقش روانکاو در جلسه روانکاوی با اصطلاح انتقال قلبی تعریف میکند. ما متن را در جایگاهی قرار میدهیم که بیمار روانکاو معرفت به معنا حضور دارد. منتقد ادبی با رعایت شأن مـتن، به هنگام تفسیر، همزمان در را؛ یعنی بهمثابه سوژهای که فرض میشود، میداند <sup>۱</sup> درست در جایگاهی که انگار معنا و معرفت به معنا حضور دارد. منتقد ادبی با رعایت شأن مـتن، به هنگام تفسیر، همزمان در هیئت روانکاو و در روند انتقال در جایگاه بیمار قرار میگیرد» (۲) : به منگام تفسیر، همزمان در نگر نیست که مقصود فلمن در اینجا تأیید جایگاه اربابمنشانه متن یا بالعکس روانکاو نیست بلکه شرح پیچیدگیهای مسئله انتقال قلبی است.

<sup>1.</sup> Sujet supposé savoir

<sup>2.</sup> L'Envers de la Psychanalyse /The Other Side of Psychoanalysis

که مبتنی بر امری ممتنع هستند عبارتند از: گفتار ارباب<sup>۱</sup>، گفتار دانشمند (فرد دانشگاهی)<sup>۲</sup>، گفتار فرد هیستِریک<sup>۳</sup> و بالأخره گفتار روانکاو<sup>۴</sup>.

لکان به تبعیًت از فروید که گفته بود: «میشود گفت بیماری هیستری کاریکاتوری از یک اثر هنری است و بیماری وسواس کاریکاتوری از مذهب و بیماری پارانویا کاریکاتوری از یک سیستم فلسفی» (freud, 2001: 85). گفتار هنرمند را در قالب گفتار هیستریک میفهمید.<sup>(۶)</sup>

| $\frac{S1}{\$} \frac{S2}{a}$ | $\frac{S2}{S1}$ $\frac{a}{\$}$ | $\frac{a}{S2}  \frac{\$}{S1}$ | $\frac{\$}{a} = \frac{S1}{S2}$ |
|------------------------------|--------------------------------|-------------------------------|--------------------------------|
| گفتار ارباب                  | گفتار دانشگاهی                 | گفتار روانکاو                 | گفتار هیستریک                  |

هر فرمول شامل دو کسر یا صورت و مخرج است. صورت کسر اول مطابق جهت فلش صورت کسر مقابل را مخاطب قرار میدهد و حاکی از رابطهای ممتنع میان دو عنصر است. درحالی که مخرجها حاکی از رابطهای مبتنی بر عدم کفایت هستند. عناصر (\$، 51،8و22) همواره در جهت عقربه ساعت به گرد هم چرخیده حاکی از عبث بودن جستجو برای ژوئیسانس<sup>(۲)</sup> بیشتر و توهم پرکردن فقدان ذاتی سوژهاند و بنا بر اینکه هربار چه موضعی در فرمول احراز کنند واجد خصوصیات متفاوتی می گردند که در رابطه زیر آشکار است.

لکان هریک از شاخصهای چهار فرمولش (گ A S وS2) را متصّف به صفت شبه یا وانموده<sup>۵</sup> میداند چندان که عامل همواره شبهعاملی بیش نیست و به همین ترتیب با شبهمخاطب، شبهمحصول و شبهحقیقت نیز روبهرو هستیم. گفتار ارباب بنیادی ترین این گفتارهاست. چراکه آدمی با عمل بردهوار خود در مقابل ارباب کسب معرفت می کند این در حالی است که ارباب تا زمانی که روند تولید محصول یا ارائه خدمات از جانب رعیت/ بنده/ کارگر، دچار اختلال نگردد هیچ اهمیتی به معرفت وی نمی دهد. او می پرسد آیا در ارباب

- 1. Discours of the Master
- 2. Discours of the University
- 3. Discours of the Hysteric
- 4. Discours of the Analyst
- 5. Semblace

تمنایی برای دانستن وجود دارد؟و پاسخ میدهد نه. «او فقط مایل است که امور کار کننـد» (24 :2007/ 24 :1991). مسألهای که در رویکرد موسوم به روانکاوی کابردی بـهوفور شـاهد آن هستیم. یعنی توگویی قرار است ادبیات چرخ کارخانه نظریه را بگردانـد. بنـده در گفتـار ارباب، در این توهم بهسر میبرد که با احراز مقام ارباب از انقسام ذاتی وجـود خـود در مقـام سوژه خلاص خواهد شد. بدین ترتیب:

در گفتار روانکاو بهجای اینکه دانش یا معرفت S2 عامل اصلی باشد، ابژه کوچک آرزومندی@ بهعنوان عنصری واهی به جای آن قرار می گیرد. حال آنکه S2 در موضع شبه *حقیقت* قرار می گیرد و معرفتی را می ساند که به ضمیرناآگاه تعلق دارد. بنا به نظر لکان گفتار روانکاو، مخاطب را به درک این امر هدایت می کند که معرفت به مشکلات او امری نیست که نزد شخص روانکاو باشد. و با وجود آنکه گفتار روانکاو چرخش بی وقفه دیگر گفتارها را به گرد یکدیگر توضیح می دهد خود به هیچوجه قادر به حل وفصل آنها نیست» (61 :2007). حقیقت دانسته یا روانکاو را فردی فاضل به حساب آورند، بلکه «کار روانکاو هیستریک کردن گفتار است» (ibid: 33). اینجاست که باید به تفاوت گفتار روانکاو توجه کنیم. رَبته هم در جایی در مورد نقد لکان بر آثار جویس تأکید میکند که: «لکان متن جویس را به مثابه ابژه @ در نظر گرفت و امید داشت چنان با آن درگیر شود که به تولید سوژه منقسم در جایگاه خواننده منتهی گردد. او با پیشفرض معرفت s2 آغاز نکرد که بعد به ابژه ادبی تعین ببخشد» (Rabaté, 2001: 160).

سرانجام ظاهراً S2 در گفتار هیستریک در م*وضع شبهمحصول* است چراکه «فرد هیستریک نارضایتی خویش را به شکل سمبلیک ابراز می کند» (ibid: 74). و این حاصل جد و جهد هنرمندانی است که توانستهاند نظام ارباب را با شدیدترین حملات به پرسش بگیرنـد و در هر دوره زمینه ساز فرهنگی نو شوند. با نگاهی اجمالی به فرمول های لکانی می بینیم که سمپتم یا عارضه روحی فرد نورتیک عامل اصلی را در گفتار هیستریک تشکیل می دهد. یعنی انگیزه کسب معرفت فرد آن است که پاسخی برای معضلات خویش در قبال آرزومنـدی هیستریک معرفت در گفتار هیستریک، ابرژه کوچـک ( به جـای حقیقت می نشیند. فرد هیستریک معرفت دیگری را که S1 یا حرف بلامعنی است تحت پرسش قرار می دهـد و بـه تولید اسماء دلالت، فیالمثل یک اثر ادبی، نایل می گردد. استیصال هنرمند هنگام در ک فقـدان نود و فقدان دیگری بزرگ سبب میشود که وی هرچیزی را به عنوان سرپوشی برای انقسام ذاتی خویش نپذیرد. لکان تصریح دارد که تمنّای معرفت ربطی به معرفت ندارد [...] آنچـه بـه معرفت منتهی می شود گفتار هیستریک است (23 7000/ 23 1991) و می پرسد: «امـا معرفت منتهی می شود گفتار هیستریک است (30 700) کا 29 90 1900 و می پرسد: «امـا دقیقت به منزله معرفت چیست؟ یا چطور می توانیم بدون آنکه بدانیم، بدانیم؟ این معمّاست» یک مسأله معرفت شاختی ساده تقلیل می در اکه بدانیم، بدانیم؟ بدانی معمّاست»

او در مقدمه طرح پیشنهاد خود مینویسد: «رویکرد روانکاوانه به متون، معرفت را نـه در کفه ادبیات که در کفه روانکاوی می گذارد(Bayard, 1999: 207). احتمالاً تصدیق می کنید که این شروع خوبی نیست چون ظاهراً بَیار مـدعی است بـرعکس معرفت را بایـد در کفـه ادبیات قرار داد و می گوید این روش تا امروز به معنای دست کم گرفتن قابلیّت تولید معرفت در قلمرو ادبیات بودهاست. و به همین دلیل با خطر تقلیل ادبیات و دست کم گرفتن توانـایی آن برای تولید معرفت روبهرو می شویم (Ibid). حال دیگر می دانیم فرض معرفت چه در کفـه روانکاوی و چه در کفه ادبیات، به زبان لکانی یعنی غلتیدن در گرداب گفتار فرد دانشگاهی و عدول از جایگاه هنرمند و روانکاو در مقام مخاطب، که درواقع نزول هردو گفتار است به سطح گفتار ارباب- بنده.

فلمن پیش از بیار این اشکال را ظریفتر و شایسته تر مطرح کرده و با اشاره به حرف ربط «و» بین «ادبیات و روانکاوی» آورده بود: اگرچه به لحاظ دستور زبان «و» بهمثابه یک حرف ربط تعریف می شود در متن مورد نظر ما، یعنی ارتباط بین ادبیات و روانکاوی، به طرز تناقض آمیزی عموماً و تلویحاً بیش از آنکه به مفهوم ارتباط ارجاع دهد، متداعی تبعیت و انقیاد است. ارتباطی که در آن ادبیات تسلیم اتوریته و پرستیژ روانکاوی می گردد [...] چنین ارتباطي تنها در چارچوب رابطه ارباب -بنده معروف هگل مي گنجد يعني مواجهـ فعال دو حوزه باهم، عمـلاً بـه تعبيـر هگـل مبـارزهای اسـت بـرای بازشناسـی (Felman, 1985: 5). معالوصف بايد اشاره كنيم كه خود بَيار هـم بـه خطـر پيشـنهاد خـود معتـرف اسـت وقتـي می گوید: «منظورم این نیست که ادبیات بهعنوان رقیبی برای نظریه در نظر گرفته شود که معرفت توليد مي كند» (Ibid: 216)؛ ولي او به خطر بعدي نظريه پيشنهادي اش باز از منظر معرفتشناختی فکر می کند، چنان که می گوید: «این فرض خطر مضاعفی در پی دارد و آن اینکه ادبیات بازهم دست کم گرفته شده و کارش تقلیل داده شود به اینکه برای نظریه معرفت توليد كند» (ibid). درواقع او الساعه در چاه نظريه خود افتادهاست. وانگهی فلمن نيز که در ابتدای طرح مبحث خود درصدد اولویت بخشی به ادبیات بود هم به چنین دامچالهای افتاده بود: «اولویتی که اینجا برای ادبیات قائل می شویم به این معنا نیست که ادبیات به نوبه خود می تواند، چنانکه عموماً این طور بوده، ادعا کند که نسبت به روانکاوی صاحب برتری و تفوّق است صرفاً از این جهت که به لحاظ تاریخی بر آن تأثیر گذار بوده و به نحوی جدَّ و نیای آن در کشف ضمیر ناآگاه محسوب می شود بلکه معکوس کردن نقطهنظر رایج در اینجا به معنای تغییر کل الگوی ارتباطی بین ادبیات و روانکاوی است از ساختاری مدعی و رقيب براي كسب اتوريته به صحنه درهمشكستن اين ساختار» (Ibid: 8). ظاهراً عجالتاً هردو درصدد در هم شکستن ساختار رایج هستند منتها با دو پیشنهاد متفاوت:

قصد بَیار این است که امکانات نظری موجود در متون ادبی را در نظر بگیرد. مثال ایدهآل او پروست است: اگر پروست نویسندهای ایدهآل برای «ادبیات کاربردی» است نه به خاطر نظریات او بلکه به خاطر قابلیتهای نظری کار اوست که همزمان نظری از زبان یک کاراکتر ارائه می شود و از دهان یکی دیگر مورد انتقاد قرار می گیرد و در نهایت اثر به روی تأمل گشوده میماند (Bayard, 1999: 207). ولی ظاهراً درست در اینجا خلط مبحثی رخ میدهد چراکه نظر وی بیشتر به نظریه چندصدایی<sup>۱</sup> و گفتگومندی<sup>۲</sup> باختین<sup>۳</sup> نزدیک میشود. لذا در این بحث با رَبته متفقالقولیم که بَیار: «میخواهد نشان دهد که ادبیات خودش به تنهایی فکر میکند و خودش می تواند مسائل پیچیده روانشناختی را به روی صحنه بیاورد اما چنین حرفی خبر تازهای برای یک معلّم ادبیات نیست» (Abaté, 2012: 54). وانگهی احتمالاً بیراه نگفتهایم اگر بگوییم این دیگر صرفاً انتقاد نسبت به روانکاوی کاربردی نیست و می توان آن را در مورد تمام نظریههای ادبی با هر نوع تقرّبی اعلام کرد.

در ادامه بَیار تلاش می کند تا اصطلاح ادبیات کاربردی خود را بیشتر شرح دهد و ادعا می کند که این کموبیش نظر فروید بودهاست (215 :bidi). رَبَته هم با او همرأی است. در حالی که می دانیم و واقعاً معلوم نیست چرا باید انکار کنیم که فی المثل فروید نظریه عقده ادیپ خود را که از ادبیات وام گرفت به عینه در مقاله «داستایوفسکی و پدرکشی»<sup>۴</sup> بر رمان *برادران کارامازوف*<sup>۵</sup> به معنای دقیق کلمه «به کار برد» یا «اعمال کرد». اما مهمتر آنکه بَیار یا فراموش می کند یا میل ندارد به یاد بیاورد که فروید خود در توتم و تابو از همیچ، داستانی خلق کرد، داستان به مثابه ادبیات، منظور داستان قتل پدر نخستین است که لکان همواره از آن نه تحت عنوان نظریه که تحت نام اسطوره فروید یاد می کرد. به نظر ما که روش فروید و می دانستند، سیروسلوک می کردند.

### ۴- ریشههای لکانی نظریه «استلزام» فلمن

فروید به سال ۱۹۱۹ مقاله درخشانی با عنوان Das Unheimliche نوشت و در آن به شرح همین واژه آلمانی پرداخت و نشان داد که چطور میتوان در یک کلمه، دو معنای متضاد جُست؛ امری خودمانی، خانگی، آشنا و نزدیک در دل امری غریب یا حتی هولناک. این کلمه در زبان انگلیسی به The Uncanny برگردانده شده و شاید در زبان فارسی ترکیبی مثل

<sup>1.</sup> polyphony

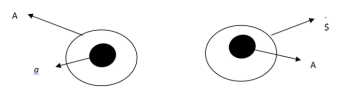
<sup>2.</sup> dialogism

<sup>3.</sup> Mikhail Mikhailovich Bakhtin(1895-1975)

<sup>4.</sup> Dostoevsky and Parricide (1928)

<sup>5.</sup> The Karamazov Brothers (1879)

*آشناغریب* اندکی وافی به معنای آن باشد. قطعاً وقتی لکان در دهم فوریه سال ۱۹۶۰ واژه extimité -در زبان انگلیسی extimate – را جعل میکرد نیمنگاهی به مقاله مذکور داشت. او که در آن سال بر نظریه تصعید فرویدی تمرکز کرده بود، این کلمه را امر درونی بیرونی <sup>۱</sup> که در آن سال بر نظریه تصعید فرویدی تمرکز کرده بود، این کلمه را امر درونی بیرونی <sup>۱</sup> که در آن سال بر نظریه تصعید فرویدی میکن برآمده از کلمه این کلمه را امر درونی بیرونی <sup>۱</sup> که معناهایی نظیر بیرونی این عالی بیشوند ex برآمده از کلمه exterior - *exterieur - exterieu* است خواند (139 :167 :1992 :167). پیشوند ex برآمده از کلمه exterior - *exterieur - فواند (139 فی بیرونی یا نمای ظاهر را به ذهن متبادر میکند و قسمت دوم آن ناظر است خواند (130 فی بیرونی یا نمای ظاهر را به ذهن متبادر میکند و قسمت دوم آن ناظر است خصوصی نظر دارد. ژک آلن میلر<sup>۲</sup>، شارح نظریات لکان، در مقاله فی فیرونی و امر درونی را دو ژو دوانی اوردهاست: درک چنین اصطلاحی برای فرار از لاطائلاتی که امر بیرونی و امر درونی را دو اور دونی موضوع از بخش مجزا در نظر میگیرند ضروری است (1994 هی این این این این این میلر<sup>7</sup>، شارح نظریات لکان، در مقاله فی این و این واژه بخش مجزا در نظر می گیرند ضروری است (1994 هی برای فرار از لاطائلاتی که امر بیرونی و امر درونی را دو دو اوردهاست: درک چنین اصطلاحی برای فرار از در 1994 هامر این وی برای شرح این موضوع از در میا در این میلر در می گیرند ضروری است (1995 هی این این این میلر<sup>7</sup>، شارح این می که امر بیرونی و امر درونی را دو در اوردهاست: درک چنین اصطلاحی برای فرار از لاطائلاتی که امر بیرونی و امر درونی این موضوع از در گرامهای ساده زیر استفاده می کند.* 



ب: a <> A

الف∶\$ →A

عجالتاً بدون در نظر گرفتن حروف و فلش ها می بینیم که در هر شکل شاهد دو دایره تودرتو هستیم: «این دیاگرام ساده لکانی بدین معنی است که امر بیرونی در امر داخلی حاضر است. درونی ترین امر <sup>۳</sup> -فرهنگ لغت *l'intime* یا intimate را چنین تعریف می کند- در تجربه آنالیز واجد کیفیتی خارجی است» (ibid:76). میلر توضیح می دهد که کلمه interior صفتی تفضیلی است که ریشه در زبان لاتین دارد و صفت عالی آن می شود intimus که خود به لحاظ زبانی تلاشی بوده است جهت رسیدن به ژرف ترین نقط ه در اعماق درون. در عین حال که نزدیک ترین امر عموماً مکنون ترین<sup>(۴)</sup> نیز هست.

در شکل الف چنین به نظر میرسد که \$ یا «سوژه منقسمِ محـذوفِ» لکـانی نسـبت بـه دیگریِ بزرگ (A) قربتی دارد که عین غریبگی است و غربتـی کـه عـینَ قربـت اسـت. ایـن

3. The most interior

<sup>1.</sup> intimate exteriority

<sup>2.</sup> Jacques-Alain Miller

حاکی از نظر قاطع لکان است مبنی بر اینکه فرزند آدمی حتی پیش از تولد در اقیانوس زبان افتادهاست که موهبت و محدودیت آدمی است. موهبت است چراکه زبان گنجینه اسماء دلالت آرزومندی است و محدودیت است چون به محض پذیرش نام پدر و ورود به ساحت سمبلیک عملاً ابژه آرزومندی از دست می رود و علت آرزومندی سوژه برای همیشه از آمدن به سطح زبان تن می زند. نسبت آدمی با ضمیرناآگاه، نهادها، قوانین و در یک کلام، دیگری بزرگ «نشان می دهد که آدمی صاحب خانه خویش نیست» (77 : bidi). این امر بدیهی است چراکه لکان از ضمیر ناآگاه به مثابه گفتار دیگری بزرگ سخن می گفت. دیگری بزرگی که در سوژه درونی است اما ظاهراً سوژه نسبت به آن بیرونی و بیگانه است.

قطعاً فلمن نیز در شرح نظریه استلزام خود گوشه چشمی به ساختمان این اصطلاح داشتهاست که می گوید: هیچ مرز طبیعی بین ادبیات و روانکاوی وجود ندارد که این دو را از هم جدا کرده، بهوضوح تعریف کند. مرز بین آنها تصمیمناپذیر است چراکه این دو همواره از این مرز عبور کرده به قلمرو هم وارد می شوند (9:ibid).

میلر با ترسیم دیاگرام ب در حال صورتبندی امر تازهای نیست بلکه درصدد شرح رابطه دیگری بزرگ با ابژه @ لکانی است که لکان بهتبع فروید به کمک شعار مسیحی همسایهات را دوست بدار شرح میدهد و از نژادپرستی بهعنوان نمونه اعلای آن یاد میکند. این نحو رابطه نشان میدهد که نزدیکی و قربت است که اساساً احساس بیگانگی و دیگربودگی را تشدید میکند. جایی که همواره با همسایه خویش در مراودهام طوری به او نگاه میکنم توگویی از ژوئیسانسی مضاعف plus-de-jouir برخوردار است. همسایه دیگری و بیگانهای خودمانی و نزدیک است و بعید نیست رابطه ادبیات و روانکاوی نیز چنین باشد.

۵- آیا می توان گفت روانکاوی بدون ادبیات نیست؟

فلمن در مقدمه کتاب *ادبیات و روانکاوی* آورده بود: «ادبیات را نمیتوان سادهانگارانه چیزی خارجی نسبت با روانکاوی فرض کرد چراکه ادبیات روانکاوی را تهییج کرده و در بسیاری از عناوین مفاهیم روانکاوی سکنی گزیده. ادبیات آن منبع ملازم است که روانکاوی کشفیات خود را به نام آن میخواند […] این رابطه داخلی که به استلزام بین ادبیات و روانکاوی اشاره دارد بههیچوجه چندان هم ساده نیست زیرا اگرچه ادبیات و روانکاوی با یکدیگر فرق دارند اما درعینحال درهمتنیدهاند. زیرا که این دو همزمان داخل و بیرون هم بودهاند و هستند (Felman, 1985: 9). او ادامه میدهد و ما نیز در طول این مقاله درصدد تأکید بر همین نکته بودهایم که: «مفهوم کاربرد باید با مفهوم کاملاً متفاوت استلزام جایگزین شود. به لحاظ ریشه شناختی «استلزام» یعنی پیچیدن در دیگری یا قاطی شدن با دیگری ( + latin: im اما و plicare = in + fold) این حاکی از وجود یک رابطه مکانیِ داخلی بین دو کلمه است درحالی که واژه کاربرد بر فرض یک رابطه بیرونی استوار است. فرضی که البته میتوان نشان داد در مورد ادبیات و روانکاوی تا چه اندازه گولزننده است» (10-9 :lbid).

خوب است ضمن در ذهن داشتن نکات بالا یادآوری کنیم در سال ۱۹۶۶ علیـرغم تمـام تأکید لکان بر وجـه شـفاهی تعلیمـاتش، سـرانجام مخاطبـان او بـا شـیئی کاغـذی روبـهرو میشوند که نام *مکتوبات*<sup>۱</sup> را برخود دارد. پس از انتشار این اثر، خوانندگان گاه سبک کتابـت او را باروک میخوانند و گاه با سبک شـاعر محبـوبش اسـتفان مالارمـه<sup>۲</sup> مقایسـه میکننـد. سبکی پرپیچ وخم و دشوار که نشـان میدهـد نویسـندهاش بـهحق خـود را وارث فرویـدی میدانست که در سال ۱۹۳۶ جایزه ادبی گوتـه را دریافـت کـرده بـود. لکـان در حـد فاصـل سخنرانیهایش در باب جویس، سفری نیز به آمریکا میکند و در دانشگاه ییل به نقد فرویـد تکاندهنده مواجه میشوند. چراکه اینجـا جـایی اسـت کـه بـه نظـر مـا بـالأخره روانکـاوی آرزومندیاش را زیر نقاب فروتنی پنهان نمیکند و رسـماً ورود خـویش را بـه قلمـروی کـه احتمالاً از همان ابتدا هم از آن خود میدانست، اعلام میکند:

«تغییر جدیدی در ادبیات روی دادهاست. امروز ادبیات به همان معنایی نیست که در زمان ینسن بود. همه چیز ادبیات است. من هم ادبیات تولید می کنم چراکه می فروشد؛ مکتوبات مرا بخوانید این ادبیاتی است که من تصور کردم می توانم بدان وضعیتی متفاوت از آنچه فروید در نظر داشت بدهم [...] وقتی ادبیات تولید می کنم فکر نمی کنم در حال تولید علم هستم. به علاوه این ادبیات است چراکه مکتوب شده و می فروشد و بازهم ادبیات است چراکه تأثیر می گذارد حتی بر روی خود ادبیات» (به نقل از 165 :Rabaté, 2001).

<sup>1.</sup> Écrits

<sup>2.</sup> Stéphane Mallarmé

<sup>3.</sup> Delusion and Dream in Jensen's Gradiva (1907)

<sup>4.</sup> Johannes Vilhelm Jensen

تعمداً این جملات را از کتاب ربّته نقل کردیم که نشان دهیم او به خوبی از آرزومندی باطنی روانکاوی مطلع است ولی ظاهراً نسبت به ابراز صریح آن ممانعت باطنی<sup>۱</sup> دارد یا دست کم به اندازه لکان صریح و راحت نیست؛ آیا می توان این ادعای اخیر را در عبارت روانکاوی بدون ادبیات نیست، خلاصه کرد؟

البته منظور ما از جمله روانکاوی بدون ادبیات نیست قطعاً این برداشت عجولانه نیست که مدعی شویم روانکاوی بدون ادبیات وجود ندارد. لکان غالباً وقتی به مبحث حقیقت میرسد حتی آنگاه که از اصطلاح جعلی خود étimité هم استفاده نمی کند، به طریقی دیگر بدان اشاره می کند: «درواقع ظاهراً حقیقت نسبت به ما خارجی است. منظورم حقیقت خود ماست که بی شک با ماست. […] و این چیزی است که قبلاً هم می گفتم- ما بدون آن نیستیم» (58 :bidi). بازی ظریف این روانکاو فرانسوی با کلمه انگلیسی without بدین معناست که ما آنچه را نداریم (out) دارا هستیم (with) (موللی، ۱۳۹۱: ۲۹۰). یا با آنچه نداریم، هستیم. وقتی می گوید ما بدون حقیقت نیستیم یعنی نسبت ما با حقیقت اگر به خود اجازه داده از عنوان رمان همینگوی وام بگیریم- ماجرای *داشتن و نداشتن <sup>۲</sup>* توأمان آن است. منظور ما از عبارت «روانکاوی بدون ادبیات نیست» دقیقاً چنین چیزی است.

### ۶- نتیجهگیری

در این مجال سعی کردیم با مرور چند مقاله کمتر شناخته شده و ایجاد بستری برای تضارب آرا به برخی معضلات روش «روانکاوی کاربردی» اشاره کنیم، سپس با تمرکز بر پیشنهاد «ادبیات کاربردی» پییر بَیار و با رجوع به سمینار هفدهم لکان نشان دادیم که معکوس کردن رابطه بین روانکاوی و ادبیات اگر بر فرض معرفت در هرکدام از این دو حوزه استوار باشد، به هیچ نتیجهای نخواهد رسید مگر معکوس شدن رابطه ارباب -بنده مستتر در همان اصطلاح «روانکاوی کاربردی». سپس با کمک نظریه استلزام فلمن این پرسش را مطرح کردیم که شاید آنچه حائز اهمیت بیشتر است تغییر نگرش هر دو حوزه نسبت به هم باشد. این همان تغییر نگرشی است که فلمن در ابتدای مقاله خود بهزیبایی و با ارجاع به شعری از آرتور رمبو<sup>7</sup> بر آن تأکید دارد که «عشق را از نو باید ابداع کرد.» تغییر ی که چه

- 1. inhibition
- 2. To Have and Have Not (1937)
- 3. Arthur Rimbaud

بخواهیم و چه نخواهیم از بدو پیدایش روانکاوی رخ داده بود. و چهبسا زودتر چراکه میتوان آثار آلن پو یا فیالمثل رمانهای داستایوفسکی را بهمثابه ادبیاتی در نظر گرفت که ظهور قریبالوقوع پدیدهای جدید چون روانکاوی را پیشبینی میکردند. چه بپذیریم و چه نپذیریم به قول رَبَته، فروید بهجای جایزه نوبل علم، جایزه ادبی گوته را دریافت کرد و لکان نیز مکتوبات خود را ادبیات بماهو ادبیات دانست و جملات قصار او را امروز چیزی کم از شعر مالارمه نمیدانند. ظاهراً بزرگان این عرصه رابطه تنگاتنگ و درونی خود با ادبیات را حفظ کردهاند. فروتنی آنها نافی سودای دیرینهشان نیست و سودای دیرینهشان نیز نافی رابطه آشناغریب بین ادبیات و روانکاوی نخواهد بود. شاید سخن از نوعی آرزومندی است حتی خود بهمثابه ادبیات. در این مقاله با ارجاع به واژه فاتناز نوعی آرزومندی است طریف لکان از کلمه انگلیسی without این سؤال را نیز مطرح کردیم که آیا می توان گفت روانکاوی بدونِ ادبیات نیست؟

### پىنوشت

۱- Pierre Bayard روانکاو و استاد ادبیات دانشگاه پاریس ۸ که نقدهای جذابی بر آثار نویسندگانی چون آگاتا کریسی، رومن گاری، گی دو موپاسان و مارسل پروست نوشته است. آثار او در خارج از محیط دانشگاهی نیز اقبال عام یافته اند. ما در این مقاله، به کتاب *آیا می توان ادبیات را بر روانکاوی به کتار بست؟* ارجاع نداده و درعوض تمام هم خود را صرف بررسی مقاله بیار نمودهایم. قطعنظر از اینکه متأسفانه جز چند صفحه از آن کتاب در دسترس نبود، به خود چنین اجازهای دادیم تا در این مقاله متأسفانه جز چند صفحه از آن کتاب در دسترس نبود، به خود چنین اجازهای دادیم تا در این مقاله می متأسفانه جز چند صفحه از آن کتاب در دسترس نبود، به خود چنین اجازهای دادیم تا در این مقاله متأسفانه جز چند صفحه از آن کتاب در دسترس نبود، به خود چنین اجازهای دادیم تا در این مقاله این می اسخی داده به پرسش جذاب دیگری که وی یه سال ۲۰۰۷ مطرح کرده بود نیز پاسخی داده باشیم. در این مقاله این سال او مشهورترین اثر خود، چگونه می توانیم در مورد کتابهایی که نخواندهایم حرف براسیم. در منترم کرد که بدل به یکی از پرفروش ترین کتابهای که نخواندهایم حرف به استناد این مقاله منتشر کرد که بدل به یکی از پرفروش ترین کتابهای که نخواندهایم حرف برانیم. را استناد منتشر کرد که بدل به یکی از پرفروش ترین کتابهای زمانه خود شد. ما نیز فکر کردیم به استناد منتشر کرد که بدل به یکی از پرفروش ترین کتابهای زمانه خود شد. ما نیز فکر کردیم به استناد منتشر کرد که بدل به یکی از پرفروش ترین کتابهای زمانه خود شد. ما نیز فکر در درمیم به استناد منتشر کرد که بدل به یکی از پرفروش ترین کتابهای زمانه خود شد. ما نیز فکر در در در می می مای از ما بیشتر به یک شوخی به نماند از بابت نخواندن کتاب بیار احساس گناه نداشته باشیم. شاید بحث محوری این کتاب شاید از مانه کر نمیکنیم چندان هم خالی از جدیت نظری بوده باشد. به کرار می کنوده باشیم در در در می می می می در می در می می می می در می در می می می در می در می در می می در می داند.

۲- در فارسی برای واژه implication معادل هایی نظیر «تضمّن»، «دربر گرفتن» یا حتی «دلالت» و «تلویح» نیز استفاده شده است. در اینجا استفاده از معادل «استلزام» متناسب با رویکرد شوشانا فلمن است که به امری طرفینی اشاره دارد و متناسب با ریشه عربی آن، معنی لزوم یا لازمه نیز از آن بر می آید. بااین حال، خودداری از استفاده از معادل هایی مانند «دلالت» یا هر شکلی از «متضمن بودگی» برای این اصطلاح از آن جهت است که فرضیه این بحث مبتنی بر نوعی همبستگی همزمان درونی و بیرونی میان روانکاوی و ادبیات است. وجه دیگر انتخاب این اصطلاح، پیشینه کاربرد آن در علم منطق است. خواجه نصیرالدین طوسی در *اساس الاقتباس*، استلزام را در تناظر با «شتمال» فرض می کند و هر دو را راههای وصول از معلوم به مجهول می شناسد. به نظر می رسد تبیین خواجه، شرحی است بر نهج سوم از *الاشارات و التنبیهات* ابن سینا که در آنجا نیز این رویکرد منطقی شرح داده شده بود. استفاده از معادل استلزام در این معنا نیز جهت آشکار ساختن نقش اساسی ادبیات در جغرافیای روانکاوی مناسب به نظر می رسد.

9ean Laplanche -۳ روانکاو و نویسنده فرانسوی که به همراه ژان برتراند پنتالیس مؤلف پر ارجاعترين فرهنگ اصطلاحات روانكاوي، Vocabulaire de la psychanalyse (1967) بوده است. ۴- علت انتخاب «اسم دلالت» بهجای «دال» را اینگونه می توان شرح داد: هرچند که لکان از همان اصطلاح signifiant/signifier نزد سُوسور استفاده می کند اما دال در اینجا به عینه همان دال مد نظر زبان شناسی نبوده، حیث اسمی آن حائز نهایت اهمیت است. برخی روانکاوان تلاش کردهاند به طرق گوناگون به ظرایف بحث اشاره کنند. Signifier چه هجایی بیمعنا باشد، چه یک فعل، در همه حال با عمل تسميه (nommée / naming) مرتبط است. اولين و مهمترين اسم دلالت نيز، نام پدر است که سلسله زنجیری اسماء دلالت (signifying chain) را به راه می اندازد. اوانـز جهـت شرح نظر لکان، به سمینار دوم ارجاع داده است، جایی که وی می گوید: «توقع می رود سوژه آرزومندی خویش را شناخته و بر آن اسمی بگذارد، روانکاوی همین جا کارآمد است [...] سوژه با تسمیه آرزومندی، حضوری تازه را در جهان مطرح کرده، می آفریند» (Evans, 1996: 37). سخن بر سر این است که ادا کردن و به نام خواندن آرزومندی در زبان تکلم از نظر لکان بهمنزله نوعی خلق از عدم و آفرینش سوژه است. نسبت میان دو اسم دلالت به میانجی عنصر سومی است که سوژه مینامیم؛ سوژهای که حضورش بلافاصله تبدیل به غیاب می گردد. بدین معنی که هرچند اسم دلالت هربار غایتی جز تعیین دلالت برای شخصی که آن را بر زبان میآورد، نـدارد امـا هربـار نیـز در تحقق این غایت با شکست مواجه می شود و به اسم دلالتی دیگر می انجامد. از همین رو برای لکان اسم دلالت همواره نماینده سوژه است در قبال اسم دلالتی دیگر. تداعی از S1 به S2 باعث انفصام یا درز و شکافی (clivage /split) می شود که همان سوژه محذوف\$ است. وی همین شکاف را انقسام سوژه (division du sujet ) میداند. از دیگر سو هر عمل تسمیه بدین معنا نیز هست که مطلوب آرزومندی از نام پذیرفتن تن میزند به شکل نام یا اسمی قطعی درنمی آید و چون نمی توان بر آن نامی نهاد لباس انواع و اقسام اسماء دلالت را به خود می پوشد تا حیث واقع و غیرقابل تحدید و نامناپذیر مطلوب آرزومندی@ همواره مستور بماند. این همان نکتهای است کـه بـه صـورت لغـزش اسماء دلالت به زیر مدلول یا برای انتقال معنی «مقاومت» در عمل دلالت به صورت خـط کسـری در قاعده لکانی دال/مدلول ظاهر میشود.

۵- transference منظور رابطه شبه عاشقانه ای است که مراجع با روانک و برقرار می کند. این رابطه از آن جهت انتقالی نامیده می شود که مراجع تجربیات عاشقانه گذشته یا خصومت هایش نسبت به ابژه های پیشین آرزومندی اش را به نحوی از انحاء این بار به روانکاو منتقل کرده و این تجارب را با او تکرار می کند. حدّی از انتقال قلبی همواره برای جلسه آنالیز لازم و مفید است تجارب را با او تکرار می کند. حدّی از انتقال قلبی همواره برای جلسه آنالیز لازم و مفید است موارد برای محلسه آنالیز لازم و مفید است محرین شرط که روانکاو جایگاه خود را حفظ کند و در تله انتقال متقابل نیفتد. لکان در موارد مکرّر و به طورویژه در دو سمینار حایز اهمیّت هشتم و بیستم مفصّل به این مهم پرداخت.

۶- این موضوع البته در نظریه تصعید صادق است. ماجرا در مورد سنتُم کمی پیچیدهتر است که
در مجالی دیگر بدان خواهیم پرداخت.

۷- Jouissance ژوئیسانس را میتوان جایگزینی برای اصل لذت فروید دانست که حاکی از احساس مالکیت، تألم و لذت تؤامان است؛ فیالمثل زمانی که بیمار از رنج و ألم ناشی از بیماری خود لذت میبرد. ژوئیسانس درطول مسیر فکری لکان ویژگیهای بسیاری به خود می گیرد اما در این بحث همینقدر کافی است که بدانیم حوزه اصل لذت محدود است اما آدمی بنا به طبع همواره در طمع ژوئیسانس بیشتر و فرارفتن از این مرز است. به همین مناسبت لکان متأثر از مفهوم «مازاد ارزش» نزد مارکس از «مازاد ژوئیسانس» سخن می گوید که دستیافتن به آن از نظر وی البته خیالی است عبث.

۸- (۵) objet petit یا ابژه آرزومندی، شاخص اصلی آرزومندی نزد انسان و درواقع المثنایی است از فقدان ذاتی سوژه که پیوسته با وجه اساساً خیالی خود این توهم را برای فرد پدید میآورد که بر فقدان خویش فائق آمدهاست؛ مطلوبی است همواره مفقود که گمگشتگی و ازدسترفتگی آن همواره بهطور مابعدی ادراک میشود. سوژه در گردش آرزومندانه خود حول مطلوب آرزومندی درواقع حول عدم و فقدانی می گردد که چیزی جز وجود محذوف خود او نیست.

۹- به جای واژههای مخفی یا پنهان از کلمه مکنون استفاده کردهایم به این امید که ترکیبات آشنایی نظیر دُر مکنون یا لوءلوء مکنون که همان مروارید داخل صدف است به درک این وضعیت توپولوژیک کمک بیشتری کند.

### منابع

عادل، ش. و گنجهای، م. ۱۳۹۸. «ابژه غایب و نگاه مخاطب: ابژه غایب ژاک لکان و نقد روانکاوانه

فیلم». مجله مطالعات میان شته ای ارتباطات و رسانه، (۴): ۱۴۱–۱۶۸.

صنعتی، م. ۱۳۸۶. «تولد، تحول و گستره نقد روان کاوانه». پژوهشنامه فرهنگستان هنر، (۴): ۶۵-۹۲.

موللی، م. ۱۳۹۱. *مبانی روانکاوی فروید \_ لکان*. تهران: نی.

- Bayard, P. 1999. "Is It Possible to Apply Literature to Psychoanalysis?". *American Imago*, Vol. 56(3): 207-219.
- Bonaparte, M. 1949. *The Life and Works of Edgar Allan Poe: A Psychoanalytic Interpretation*, New York: Imago Publishing Company.
- Derrida, J. 1988. "The Purveyor of Truth". Trs. A. Bass. in *The Purloined Poe: Lacan, Derria & Psychoanalytic Reading*, W. Richardson, J.P. Muller Eds. Baltimore: John Hopkins Press. 173-212.
- Evans, D. 1996. *An Introductory Dictionary of Lacanian Psychoanalysis*, New York: Routledge.
- Felman, S. 1985. *Literature and psychoanalysis: The Question of Reading: Otherwise*, Baltimore: John Hopkins University Press.
- Freud, S. 2001. Totem and Taboo, Trs. J. Strachey. London: Routledge.
- Mijolla, A. de. 2005. International Dictionary of Psychoanalysis, Detroit: Thomson Gale.
- Miller, J-A. 1994. "Extimaté". in *Lacanian Theory of Discourse*, Ed. M. Bracher. New York & London: New York University Press.74-87.
- Muller, J. P. and Richardson, W. J. 1988. *The Purloined Poe : Lacan, Derria & Psychoanalytic Reading*, London and Baltimore: John Hopkins Press.

Lacan, J. 1966. Écrits, Paris: Seuil. (É)

- Lacan, J. 2006. Écrits, trs. B. Fink. New York & London: Norton & Company. (E)
- Lacan, J. 1991. L'Envers de la Psychanalyse, Paris: Seuil. (Sé XVII)
- Lacan, J. 1992a. L'éthique de la psychanalyse. Paris: Seuil. (Sé VII)
- Lacan, J. 1992b. *The Ethics of Psychoanalysis*, edited by J.-A. Miller, trs. D. Porter. New York & London: Norton & Company. (S VII)
- Lacan, J. 1987. "Homage to Marguerite Duras, on *Le Ravissement de Lol V. Stein*", trs. R. Connor. in *Duras by Duras*, San Francisco: City Lights. 122-129. (HMD)
- Lacan, J. 2007. *The Other Side of Psychoanalysis*, Ed. J.-A. Miller. Trs. R. Grigg. New York & London: Norton & Company. (S XVII)
- Rabaté, J-M. 2001. *Jacques Lacan: Psychoanalysis and the subject of literature*. London: Palgrave.

- Rabaté, J-M. 2012. "Psychoanalysis Applicable or inapplicable: The case of Literature". in *The Literary Lacan: From Literature to Lituraterre and Beyond*, Ed. S. Biswas. Salt Lake City: Seagull Books. 51-85.
- Rabaté, J-M. 2014. *The Cambridge Introduction to Literature and Psychoanalysis*, Cambridge: Cambridge University Press.
- Žižek, S. 2007. Enjoy Your Symptom!, London: Routledge.